
UNIWERSYTET JANA DŁUGOSZA W CZĘSTOCHOWIE 

Edukacja Muzyczna 2025, t. XX  

Data zgłoszenia: 15.07.2024  
Data wysłania/zwrotu recenzji 1: 13.11.2024/25.11.2024 
Data wysłania/zwrotu recenzji 2: 13.11.2024/11.01.2025 
Data akceptacji: 7.09.2025 

 http://dx.doi.org/10.16926/em.2025.20.12  

Mirosław KISIEL  
https://orcid.org/0000-0003-2002-0116  
Uniwersytet Śląski w Katowicach, Polska  
e-mail: miroslaw.kisiel@us.edu.pl  

Halyna NIKOLAI  
https://orcid.org/0000-0001-6751-1209  
Południowo-Ukraiński Narodowy Uniwersytet Pedagogiczny im. K.D. Uszyńskiego, Odessa, Ukraina 
e-mail: galanikolayi@gmail.com  

Transmisja kulturowa a folklor muzyczny  
w kształceniu przyszłych nauczycieli.  

Kontekst polsko-ukraiński  

Anglojęzyczne tłumaczenie niniejszego tekstu zostało opublikowane w tym tomie: 
http://dx.doi.org/10.16926/em.2025.20.13  

Jak cytować [how to cite]: M. Kisiel, H. Nikolai, Transmisja kulturowa a folklor muzyczny w kształ-
ceniu przyszłych nauczycieli. Kontekst polsko-ukraiński, „Edukacja Muzyczna” 2025, t. 20, s. 233–
253, http://dx.doi.org/10.16926/em.2025.20.12.  

Streszczenie 

W pracy ukazano miejsce i rolę folkloru muzycznego w przygotowaniu przyszłych nauczycieli do 
transmisji kulturowej. W podjętym dyskursie opisany został potencjał polskiego i ukraińskiego folkloru 
muzycznego, przybliżono także zjawisko transmisji kulturowej, z podkreśleniem wymiaru edukacyjnego. 
Zainicjowane rozważania teoretyczne zrealizowane zostały na bazie przeprowadzonych studiów literatu-
rowych oraz przemyśleń i akademickich doświadczeń badaczy z Polski i Ukrainy. W pracy wskazano roz-
wiązania dotyczące prowadzonych względem przyszłych nauczycieli działań badawczych i aplikacyjnych.  

Słowa kluczowe: folklor muzyczny, transmisja kulturowa, przygotowanie nauczycieli, Polska, Ukraina. 

http://dx.doi.org/10.16926/em.2025.20.12
https://orcid.org/0000-0003-2002-0116
mailto:miroslaw.kisiel@us.edu.pl
https://orcid.org/0000-0001-6751-1209
mailto:galanikolayi@gmail.com
http://dx.doi.org/10.16926/em.2025.20.13
http://dx.doi.org/10.16926/em.2025.20.12


234 Mirosław KISIEL, Halyna NIKOLAI 

Wprowadzenie 

W obecnych przejawach życia społecznego obserwujemy dynamiczne prze-
miany. Określenie tzw. płynnej ponowoczesności stało się dla Zygmunta Bau-
mana metaforą zmienności bytu wspólnotowego1. Opisane zjawisko uwidocz-
nione zostało w postępie naukowo-technicznym, globalizacji, transformacji 
ustrojowej, rozluźnieniu międzypokoleniowych związków rodzinnych, polaryza-
cji tradycji i zwyczajów oraz pojawiających się dylematów życia jednostek i grup 
społecznych, aktualizując zagadnienie transmisji kulturowej. 

Problem globalizacji, znoszenia granic, niszczenia mozaiki kultur lokalnych  
w celu stworzenia jednej kultury dla całej ludzkości, jak wskazuje Wolfgang Wel-
sch, często poruszany jest w postmodernizmie2. Zdaniem Gordona Mathewsa, 
w ponowoczesnym świecie proces społecznego i indywidualnego konstruowania 
tożsamości postrzegany jest jako akt nieskrępowanego wyboru, którego doko-
nujemy m.in. podczas codziennych zakupów. Współczesna kultura nabiera cech 
zjawiska „modowego”, gdzie – przynajmniej w teorii – jednostka może swobod-
nie wybierać swoją tożsamość kulturową, analogicznie do wyboru ubioru. Rze-
czywistość oferuje przede wszystkim dobra symboliczne czerpane z sieci inter-
netowej i ogólnie pojmowanych mass mediów. Stanowią one niematerialne za-
soby, które kształtują społeczne interakcje i percepcję rzeczywistości. W pew-
nym zakresie stają się one bazą do konstruowania swoistej tożsamości3, w jakiej 
zabrakło miejsca dla rodzimej kultury. W takiej sytuacji transmisja kulturowa 
jawi się jako nieobecna lub postrzegana jest jako zbędna. 

Współcześnie doświadczamy wzrastających wymagań dotyczących osobo-
wości człowieka, który w zmieniającym się społeczeństwie winien wykazywać się 
pełniejszą świadomością i umiejętnością oceny różnych zjawisk i stanów rzeczy. 
Powinien umiejętnie łączyć swoją autonomię i samodzielność ze skutecznym 
współdziałaniem z innymi ludźmi, odczuwać potrzebę nawiązywania i rozwijania 
pozytywnych relacji, niezbędnych do budowania i umacniania pożądanych 
struktur społecznych. Zmiana społeczna stawia nowe wymagania dotyczące za-
kresu wiedzy i rodzaju umiejętności studentów i absolwentów uczelni, ich przy-
gotowania do pracy i życia społecznego oraz relacji z innymi ludźmi. W tym za-
miarze studenci nie powinni zagubić swoich korzeni, odnajdując pomoc w reak-
tywowanym procesie transmisji kulturowej. W naszej opinii owe wymagania 
można, w pewnym wymiarze, zaspokoić znanymi tradycyjnymi zasobami opar-
tymi na folklorze muzycznym. 

                                                           
1  Z. Bauman, Płynna ponowoczesność, tłum. T. Kunz, Wydawnictwo Literackie, Kraków 2006, s. 90. 
2  W. Welsch, Transculturality – the Puzzling Form of Cultures Today, [w:] Spaces of Culture: City, 

Nation, World, ed. M. Featherstone, S. Lach, Sage, London 1999, s. 194–213. 
3  G. Mathews, Supermarket kultury. Kultura globalna a tożsamość jednostki, tłum. Ewa Klekot, 

Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 2005, s. 18–22. 



 Transmisja kulturowa a folklor muzyczny… 235 

Metodologia badań 

Celem artykułu jest ukazanie roli i miejsca folkloru muzycznego w przygoto-
waniu przyszłych nauczycieli do transmisji kulturowej. Zamierzony cel badawczy 
realizujemy poprzez ukazanie potencjału polskiego i ukraińskiego folkloru mu-
zycznego, wyjaśnienie mechanizmów transmisji kulturowej oraz określenie jej 
wymiaru edukacyjnego. Oczekujemy, że wyniki prowadzonych analiz pozwolą 
sformułować wartościowe propozycje w zakresie kształcenia przyszłych nauczy-
cieli oraz zainicjować i wstępnie zaprojektować badania empiryczne.  

Sformułowany problem badawczy został wyrażony w postaci następują-
cych pytań: 
— Jaką rolę w procesie przygotowania przyszłych nauczycieli do transmisji kul-

turowej odgrywa folklor muzyczny? 
— W jaki sposób zjawisko transmisji kulturowej, z uwzględnieniem zasad ko-

munikacji międzykulturowej, jest ujmowane w polskiej i ukraińskiej literatu-
rze przedmiotu? 

— Jakie rekomendacje można sformułować w zakresie przygotowania przy-
szłych nauczycieli do realizacji transmisji kulturowej z wykorzystaniem folk-
loru muzycznego? 
W analizie materiału literaturowego wykorzystano metody konkretyzacji  

i uogólnienia, dyskurs terminologiczny oraz analizę porównawczą, które umożli-
wiły formułowanie odpowiedzi na postawione pytania badawcze. 

Potencjał folkloru muzycznego Polski i Ukrainy  

Polska i Ukraina mogą poszczycić się bogatym i różnorodnym folklorem. Ma-
teria ta odnosi się do różnych form kultury ludowej, które wyrażają tradycje, 
wierzenia, opowieści i obyczaje danej społeczności. Jest to zbiór przekazów, 
które z pokolenia na pokolenie były przenoszone ustnie, ale mogły również 
przyjmować formę wizualną, muzyczną czy rytualną. Obecne pokolenia powinny 
czerpać to, co najpiękniejsze (zwłaszcza z ludowego dorobku muzycznego): 
urodę, energię i mądrość rodzimego przekazu artystycznego. 

Analiza porównawcza zagadnień folkloru muzycznego w Polsce i Ukrainie 
uwidoczniła pewne podobieństwa i różnice. Folklor muzyczny Ukrainy charakte-
ryzuje się bogatym dziedzictwem. Walorem Ukrainy jest muzyka tradycyjna,  
a w szczególności śpiew, który odzwierciedla zróżnicowane wpływy historyczne, 
geograficzne i etniczne. W postaci wielogłosowej praktykowany jest a cappella 
w cerkwiach. Głos ludzki, uważany przez kościoły wschodnie za najlepszy instru-
ment stworzony przez Boga, brzmi donośnie podczas wszystkich uroczystości  
i liturgii. Wielogłosowy śpiew jest równie mocno osadzony w rodzimej kulturze 



236 Mirosław KISIEL, Halyna NIKOLAI 

ludowej. Ukraińskie pieśni ludowe obejmują szeroki zakres tematów i reprezen-
towane są przez utwory obrzędowe (weselne, żniwne, kołysanki), historyczne 
(dumki), epickie, liryczne i miłosne4. Każda z wymienionych kategorii posiada 
swoje charakterystyczne cechy i znaczenia, odzwierciedlając życie codzienne, 
pracę, miłość, smutek i radość. 

Istotny wymiar posiadają także tańce i muzyka instrumentalna, towarzy-
szące różnym przejawom artystycznym. Ukraińska muzyka ludowa wykonywana 
jest często na tradycyjnych instrumentach, takich jak: bandura, kobza, sopiłka 
(flet prosty), drymba (harmonijka ustna), trembita (drewniany róg), cymbały czy 
lira korbowa. Muzykowanie ludowe odbywa się głównie w małych kapelach 
bądź solistycznie, współbrzmiąc ze śpiewem, tańcem i obrzędem. Zróżnicowanie 
regionalne sprawia, że muzyka, na przykład z regionu Huculszczyzny, ma swoje 
unikalne cechy: szybkie tempo, specyficzny rytm, podczas gdy Polesie emanuje 
muzyką bardziej melancholijną i refleksyjną. Ważnym obszarem folkloru są 
tańce, a wśród nich: arkan, hopak, hutsulka, kozak, kołomyjka, metelicia, ple-
skacz, tropotianka i żurawel. Charakteryzują się one dynamiką ruchu: skokami, 
obrotami i często towarzyszącą im szybką i rytmiczną melodią5. 

                                                           
4  О. Івановська, Фольклор як реалізація суб'єктності етносу, „Міфологія і Фольклор” 2009, 

nr 2, s. 17–21; [O. Ivanovs’ka, Folklor yak realizatsiya subyektnosti etnosu, „Mifolohiya i Folklor” 
2009, nr 2, s. 17–21]; Обрядові пісні Слобожанщини (Сумський регіон) Фольклорні записи 
та упорядкування В.В. Дубравіна, Університетська книга, Суми 2005, s. 446; [Obryadovi 
pisni Slobozhanshchyny (Sums’kyy rehion) Fol’klorni zapysy ta uporyadkuvannya Valentyna  
V. Dubravina, Universytets’ka knyha, Sumy 2005]; І. Клименко, Обрядові мелодії українців  
у контексті слов’яно-балтського ранньотрадиційного меломасиву: типологія і геогра-
фія – Монографія, НМАУ ім. П. І. Чайковського, Київ 2020, s. 360; [I. Klymenko, Obryadovi 
melodiyi ukrayintsiv u konteksti slov”yano-balts’koho rann’otradytsiynoho melomasyvu: 
typolohiya i heohrafiya – Monohrafiya, NMAU im. P.I. Chaykovskoho, Kyyiv 2020, s. 360];  
Б. Луканюк, Ритмічна варіаційність у пісенному фольклорі: Теоретико-методологічне 
дослідження, ЛНМА ім. М.В. Лисенка, Львів 2016, s. 208; [B. Lukanyuk, Rytmichna 
variatsiynist’ u pisennomu fol’klori: Teoretyko-metodolohichne doslidzhennya, LNMA im.  
M.V. Lysenka, Lviv 2016, s. 208]. 

5  В. Верховинець, Теорія українського народного танцю, red. Я.В. Верховинця, Музична 
Україна, Київ 2008, s. 7–9; [V. Verkhovynets’, Teoriya ukrayins’koho narodnoho tantsyu, red. 
Ya. V. Verkhovyntsya, Muzychna Ukrayina, Kyyiv 2008, s. 7–9]; Н. Батюк, Особливості фор-
мування художньо-світоглядної компетентності студентів-хореографів засобами 
українського фольклору, Наукові записки (Ніжинського державного університету ім. Ми-
коли Гоголя), Психолого-педагогічні науки, 2015, nr 1, s. 115–118; [N. Batyuk, Osoblyvosti 
formuvannya khudozhn’o-svitohlyadnoyi kompetentnosti studentiv-khoreohrafiv zasobami 
ukrayins’kohofol’kloru, Naukovi zapysky (Nizhyns’koho derzhavnoho universytetu im. Mykoly 
Hoholya), Psykholoho-pedahohichni nauky, 2015, nr 1, s. 115–118]; К. Кіндер, Танцювальне 
мистецтво Волині: динаміка традицій і новацій, Scientific monograph «Science, 
technology and innovation the experience of European counters and prospects for Ukraine», 
Baltija Publishing, Riga 2021, s. 335–362, [K. Kinder, Tantsyuval’ne mystetstvo Volyni: dynamika 
tradytsiy i novatsiy, Scientific monograph «Science, technology and innovation the experience 
of European countres and prospects for Ukraine», «Baltija Publishing», Riga 2021, s. 335–362].  



 Transmisja kulturowa a folklor muzyczny… 237 

Ukraińska muzyka ludowa na przestrzeni wieków wchłaniała pierwiastki kul-
tur sąsiadujących nacji: polskiej, białoruskiej, mołdawskiej, krymsko-tatarskiej, 
rosyjskiej i żydowskiej, co niewątpliwie przyczyniło się do jej ubogacenia. We 
współczesnych interpretacjach popularnych artystów ukraińskich pojawiają się 
nawiązania do muzyki ludowej. Oryginalna jest twórczość muzycznego etnoze-
społu „DakhaBrakha”, który w autentyczny sposób wykonuje pieśni narodów za-
mieszkujących Ukrainę, łącząc śpiew z brzmieniem instrumentów z różnych 
stron świata6. Wielu innych artystów dokonuje kreatywnych asocjacji tradycyj-
nej muzyki z nowoczesnymi stylami rocka, muzyki pop czy elektroniki. Dzięki 
temu folklor muzyczny Ukrainy jest żywy i dynamiczny, a jednocześnie z piety-
zmem odnosi się do tradycji. Edukacja muzyczna młodego pokolenia nasycona 
została wątkami ludowymi, a pejzaż artystyczny współczesnych kompozycji nie 
stroni od przekazu rodzimej sztuki. 

Polski folklor muzyczny stanowi mozaikę różnorodnych stylów, instrumen-
tacji, śpiewów i tańców, które razem tworzą szlachetne dziedzictwo kulturowe 
kraju. Każdy region (Mazowsze, Podhale, Kaszuby, Śląsk czy Lubelszczyzna) wnosi 
coś unikalnego, co sprawia, że folklor ten jest wielobarwny, przez co tak interesu-
jący i wartościowy. Różnorodność i bogactwo muzycznego folkloru Polski odzwier-
ciedla nie tylko zróżnicowanie kulturowe, ale także dzieje historyczne kraju, które 
opisywali znani badacze: Oskar Kolberg, Adolf Chybiński, Adolf Dygacz i inni7. 

Mówiąc o polskim folklorze muzycznym, wskazujemy na taniec narodowy (po-
lonez, mazur, kujawiak, oberek, krakowiak) i regionalny (zbójnicki, klapok, trojak, 
przeróżne polki i walczyki), śpiew (opisujący życie, miłość, pracę i wydarzenia hi-
storyczne) oraz grę na instrumentach (skrzypce, akordeon, dudy, lira korbowa, 
burczybas i inne), a także rekwizyty (strój, kostium, eksponat), które towarzyszą 
różnym działaniom, pozostając z nimi w asocjacji8. Wielobarwny polski pejzaż folk-
loru ujawnia się w sferze nie tylko tradycyjnej, ale również rekonstruowanej  
i spontanicznej. Liczne festiwale (obrzędów, kapel, śpiewaków, tancerzy) cele-
brują tradycje artystyczne specjalizujących się w tej formie przekazu zespołów  
i grup folklorystycznych. Intensywność ich aktywności ujawnia odmienność regio-
nalną, edukacyjną i medialną, wyznaczając popularność i pozycję społeczną9. 

                                                           
6  ДахаБраха офіційний сайт, [Dakhabrakha ofitsiynyy sayt], źródło: https://www.dakhabra-

kha.com.ua [stan z 10.07.2024].  
7  M. Kisiel, Cultivation of regional traditions by members of child folklore song and dance ensem-

bles, [w:] Cultivating and Forming Regional Traditions by the Visegrad Group Teachers, red.  
B. Pituła, A. Waligóra-Huk, „Prace Naukowe Uniwersytetu Śląskiego w Katowicach”, Katowice 
2015, s. 199–208. 

8  J. Sobieska, Polski folklor muzyczny, wyd. 3 rozszerzone, red. P. Dahlig, CEA, Warszawa 2006,  
s. 51; J. Woźniak, Polski folklor muzyczny, Akademia Muzyczna im. S. Moniuszki w Gdańsku, 
Gdańsk 1995; J. Bobrowska, Polski folklor muzyczny: wybrane zagadnienia dla studentów uczelni 
muzycznych, Wydawnictwo Akademii Muzycznej im. K. Szymanowskiego, Katowice 1989. 

9  Z.J. Przerembski, Muzyka ludowa a muzyczna tradycja kulturowa Polski, „Twórczość Ludowa” 
2021, nr 36, z. 1–2, s. 1–5.  

https://www.dakhabrakha.com.ua/
https://www.dakhabrakha.com.ua/


238 Mirosław KISIEL, Halyna NIKOLAI 

Współczesne interpretacje polskiego folkloru muzycznego pokazują, że tra-
dycyjna muzyka może być inspiracją dla artystów reprezentujących różne ga-
tunki (muzyki artystycznej – klasycznej, popularnej i rockowej, elektronicznej, 
jazzowej czy alternatywnej), tworząc oryginalne i dynamiczne konotacje nowo-
czesnych aranżacji (stylizacje muzyczne, muzykę folkową czy folk progre-
sywny)10. Zjawisko adaptacji, naśladowania folkloru, rozumiane jako wplatanie 
jego elementów w sztukę muzyczną, przyjęło nazwę folkloryzmu11. 

Obszarem spotkania kultury polskiej i ukraińskiej są kresy południowo- 
-wschodnie Polski. Strefa, w której ścierały się i przenikały wzajemnie tradycja  
i obyczajowość społeczności przygranicznej, nacechowanej pokrewieństwem ję-
zykowym i wspólnym pochodzeniem. Łucja Kapralska wskazuje, że własnością 
tkwiącą w naturze pogranicza był styk i mieszanie się kultur, co w znacznym stop-
niu zdeterminowało kształtowanie się tożsamości jednostek i grup, uwypuklając 
zjawisko wielokulturowości12. 

W przypadku folkloru muzycznego pogranicze polsko-ukraińskie stanowiło 
swoiste miejsce współistnienia dwóch narodowości. Różne zwyczaje mieszały 
się i uzupełniały, a wyznacznikiem ich był repertuar pieśniarski wykonywany  
w dwóch językach oraz tradycje religijne13. Orędownikami spuścizny ludowej 
obu narodów stali się tacy badacze, artyści i folkloryści, jak: Wacław Zaleski, Ka-
rol Lipiński, Kazimierz Moszyński czy Antoni Kocipiński.  

Próbę czasu przetrwało wiele utworów z minionego okresu, a wśród nich 
pieśni: Hej, sokoły – Ach, żal za jedyną, za zieloną Ukrainą; Czerwony pas, Lwów 
jest jeden na świecie – Tylko we Lwowie; Tango łyczakowskie czy Bal u wetera-
nów; Ballada o pannie Franciszce; Polka Husia Siusia i inne. Przypominane są 
obecnie przez artystów w licznych kreacjach wykonawczych lub rekonstrukcjach 
oraz popularyzowane na festiwalach, biesiadach czy w programach telewizyj-
nych. Warto także wspomnieć współczesnych ambasadorów muzyki pogranicza: 
Orkiestrę Świętego Mikołaja i Kapelę Niwińskich. Realizując autorski projekt ar-
tystyczny, wskazane zespoły sięgają po tradycyjny repertuar pieśni i tańców pol-
skiego Pogórza i ukraińskiego Podkarpacia, obejmujący kołomyjki i ukraińskie 
polki, pogórzańskie oberki i galicyjskie krakowiaki i kozaki, melodie weselne  
i klezmerskie oraz pieśni. 

Odbiór folkloru muzycznego przez współczesnych, pochodzącego zarówno  
z Polski, jak i Ukrainy, jest podobny, choć złożony i wieloaspektowy. Zależy on, 

                                                           
10  R. Danel, Folklor w polskiej muzyce popularnej, [w:] Folklor – edukacja, sztuka, terapia, red.  

M. Knapik, A. Łobos, Wyższa Szkoła Administracji, Bielsko-Biała 2009, s. 91–84. 
11  I. Burczyk, Tradycyjny folklor a folkloryzm, „Nauczyciel i Szkoła” 2011, t. 2 (50), s. 47–53. 
12  Ł. Kapralska, Pluralizm kulturowy i etniczna odrębność regionalna Kresów południowo-wschod-

nich w latach 1918–1939, Wydawnictwo „Nomos”, Kraków 2000, s. 11. 
13  G. Babiński, Pogranicze polsko-ukraińskie. Etniczność, zróżnicowanie religijne, Wydawnictwo 

„Nomos”, Kraków 1997. 



 Transmisja kulturowa a folklor muzyczny… 239 

jak pisze Piotr Dahlig, między innymi od: zainteresowania, miejsca zamieszkania 
(wieś, miasto, aglomeracja), dostępności i podatności na ekspozycję oraz wiedzy 
na jego temat14. Oddalanie się odbiorców od folkloru muzycznego własnego re-
gionu wynika z upowszechniających się różnych zjawisk15: globalizacji, migracji  
i emigracji, wpływu kultury zachodniej, dominacji mediów i technologii informa-
tycznej (aspirujących do roli kreatorów gustów), zmiany społecznej i kulturowej 
(generującej erozję lokalnych tradycji i kultury ludowej) oraz osłabienia relacji 
emocjonalnej i budowanej więzi z tradycją (postrzeganie folkloru muzycznego 
jako muzykę staromodną czy niemodną). Obserwując odmienności zakorzenie-
nia w tradycji jednostki bądź grupy społecznej, warto pochylić się nad proble-
mem transmisji kulturowej z zasobami folkloru muzycznego, poszukując inspira-
cji do dalszych rozważań. 

Transmisja kulturowa w dyskursie naukowym 

Obserwowane współcześnie procesy globalizacji przyczyniają się do powsta-
wania w obszarze kultury różnorodnych zjawisk, które oddziałują na istniejące 
lokalne układy zwyczajowe. Antonina Kłoskowska wskazuje, że istotnym aspek-
tem następstwa globalizacji kulturowej jest wzmożony kontakt odmiennych kul-
tur, dzięki któremu dochodzi do wymieszania, a niekiedy upowszechnienia ob-
cych elementów kulturowych16. Dokonujące się przemiany ujawniają nowe zja-
wiska, do których można zaliczyć homogenizację, czyli upodobnianie, ujednoli-
canie się treści kulturowych, heterogenizację będącą obrazem zwiększania się 
różnorodności i współzależności oraz hybrydyzację, wskazującą na mieszanie się 
treści kulturowych w dążeniu do powstawania nowych jakości. Istotnym zada-
niem staje się zatem znalezienie równowagi pomiędzy globalizacją i transmisją 
kulturową poprzez zachowanie tradycji17. Jak wskazuje Leon Dyczewski, im bar-
dziej nasila się proces globalizacji, tym silniej rysują się tendencje do zachowania 
własnej tożsamości18. Z tego powodu poruszone w pracy zagadnienie transmisji 
kulturowej nabiera większego znaczenia.  

                                                           
14  P. Dahlig, Muzyka ludowa we współczesnym społeczeństwie, WSiP, Warszawa 1987, s. 58. 
15  A. Beksiak, Ludowa bez wiochy, [w:] Polska – kraj folkloru? red. J. Kordjak, Zachęta – Narodowa 

Galeria Sztuki, Warszawa 2020, s. 48–52. 
16  A. Kłoskowska, Kultury narodowe wobec globalizacji a tożsamość jednostki, „Kultura i Społe-

czeństwo” 2002, nr 2, s. 162. 
17  M. Kranz-Szurek, Kultura lokalna a globalizacja kulturowa – próba oceny zjawiska, „Roczniki 

Nauk Społecznych” 2012, t. 4, (40), nr 2, s. 12. 
18  L. Dyczewski, Trwałość i zmienność kultury polskiej, Akademia Społeczna, Wojewódzki Dom 

Kultury, Lublin 2002, s. 222. 
 
 



240 Mirosław KISIEL, Halyna NIKOLAI 

U początków rozumienia transmisji kulturowej jako przekazu zasobów wie-
dzy, norm i wartości „nowej” generacji stoi praca Margaret Mead, która pozwala 
zrozumieć mechanizmy i prawidłowości funkcjonowania przekazu międzypoko-
leniowego charakterystycznego dla lat 70. minionego stulecia19. Nawiązując do 
wypowiedzi współczesnych muzykologów i pedagogów, takich jak: Janusz Gajda, 
Jerzy Nikitorowicz, Георгій Філіпчук [Heorhiy Filipchuk], Софія Грица [Sofiya 
Hrytsa], Сергій Шип [Serhiy Shyp], Кристіна Чорна [Krystina Chorna], Ірина До-
вгалюк [Iryna Dovhalyuk], Ліна Добрянська [Lina Dobryans’ka], Elżbieta Szu-
bertowska, Zofia Konaszkiewicz20, podjęliśmy próbę porównania różnych po-
dejść naukowych, które wpłynęły na rozwój teorii transmisji kulturowej.  
W związku z tym zauważyliśmy, że od pewnego czasu idee dialogu kultur weszły 
z nią w konfrontację. 

Twórcy koncepcji dialogu kultur Martin Buber i Michaił Bachtin twierdzą, że 
kultura jako taka ma energię dialogu, który aktualizuje znaczenie kultury21. Opie-
rając swoje spostrzeżenia na hermeneutyce, personalizmie, a w szczególności 
teorii spotkania, uważają, że rozumienie „Innego” w jakiejkolwiek formie jest  

                                                           
19  Zob. M. Mead, Kultura i tożsamość. Studium dyskursu międzypokoleniowego, tłum. J. Hołówka, 

Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 1978. 
20  J. Gajda, Antropologia kulturowa. Wprowadzenie do wiedzy o kulturze, Oficyna Wydawnicza 

„Impuls”, Kraków 2009; A. Korzeniecka-Bondar, Mity związane z transmisją kultury dokony-
waną przez nauczyciela, [w:] Międzygeneracyjna transmisja dziedzictwa kulturowego. Spo-
łeczno-kulturowe wymiary przekazu, red. J. Nikitorowicz, J. Halicki, J. Muszyńska, Wydawnictwo 
Uniwersyteckie Trans Humana, Białystok 2003; J. Nikitorowicz, Edukacja międzykulturowa  
w perspektywie paradygmatu współistnienia kultur, Wydawnictwo Uniwersytetu w Białym-
stoku, Białystok 2020; J. Bielecka-Prus, Transmisja kultury w rodzinie i w szkole. Teoria Basila 
Bernsteina, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2010; Г. Філіпчук, Національна іденти-
чність: культурно-освітній вимір, Друк Арт, Чернівці 2016, s. 304, [H. Filipchuk, 
Natsional’na identychnist’: kul’turno-osvitniy vymir, Druk Art, Chernivtsi 2016, s. 304]; Г. Софія, 
Трансмісія фольклорної традиції: Етномузикологічні розвідки, „Астон”, Київ – Тернопіль 
2002, s. 236; [H. Sofiya, Transmisiya fol’klornoyi tradytsiyi: Etnomuzykolohichni rozvidky, 
„Aston”, Kyyiv – Ternopil 2002, s. 236]; С. Шип, Теорія художніх стилів: Монографія, ФОП 
Цьома С.П., Суми 2023, s. 138; [S. Shyp, Teoriya khudozhnikh styliv: Monohrafiya, FOP Ts’oma 
S.P., Sumy 2023, s. 318]; К. Чорна, Культурна антропологія та антропологічний театр: 
взаємодія дослідницьких полів, „Питання Культурології” 2023, nr 42, s. 316–327, [K. Chorna, 
Kul'turna antropologіya ta antropologіchniy teatr: vzaєmodіya doslіdnits'kikh polіv, „Pitannya 
Kul'turologії” 2023, nr 42, s. 316–327]; І. Довгалюк, Л. Добрянська, Етномузикологія Укра-
їни на зламі ХХ–ХХІ століть (1991–2022), „Проблеми Етномузикології” 2022, t. 17, s. 5–15, 
[I. Dovhalyuk, L. Dobryans’ka, Etnomuzykolohiya Ukrayiny na zlami XX–XXI stolit’ (1991–2022), 
„Problemy Etnomuzykolohiyi” 2022, t. 17, s. 5–15]; E. Szubertowska, Edukacja a kultura mu-
zyczna młodzieży, Wydawnictwo Uczelniane Akademii Bydgoskiej, Bydgoszcz 2003: Z. Kona-
szkiewicz, Konieczne obszary refleksji współczesnego pedagoga muzyka, [w:] Nowe obszary  
i drogi rozwoju edukacji muzycznej w Polsce, red. A. Białkowski, Instytut Muzyki i Tańca, War-
szawa 2012, s. 107–125. 

21  M. Buber, Ja i Ty. Wybór pism filozoficznych, przekł. J. Doktór, PAX, Warszawa 1992, s. 39; Ja – 
Inny. Wokół Bachtina. Antologia, t. 2, red. D. Ulicka, Universitas, Kraków 2009. 



 Transmisja kulturowa a folklor muzyczny… 241 

w rzeczywistości dialogiem, podczas którego inne świadomości nie mogą dzia-
łać jako przedmioty, rzeczy, gdyż mogą w tym przypadku komunikować się dia-
logicznie. W podobnym tonie wypowiadali się również Adolf Szołtysek i Cze-
sław S. Bartnik22. 

Konkretyzując nasze rozważania, wskazujemy, że gdy kultura odsłania swoją 
głębię w komunikacji z obcym, to w takim dialogu kultury nie mieszają się, lecz 
wzajemnie wzbogacają, zachowując swoją integralność23. Oznacza to, że nie na-
leży bezwzględnie „przenosić się” do innych kultur i patrzeć na świat przez ich 
pryzmat. Warto natomiast, tak jak wskazują Zygmunt Bauman, Józef Tischner 
czy Tadeusz Lewowicki24, zanurzyć się w „aksjosferze” własnej kultury i na jej 
poziomie rozwiązywać wszelkie problemy relacji międzykulturowych i porozu-
miewania się poprzez dialog. Należy także pamiętać, że granice kulturowe mają 
charakter warunkowy i z reguły nie pokrywają się z rzeczywistymi granicami pań-
stwa, lecz realizują swoje znaczenie dopiero na obrzeżach z inną kulturą. W tym 
kontekście przekaz kulturowy na terenach przygranicznych (kresowych) asymi-
luje tradycje grup etnicznych, czego potwierdzeniem jest istnienie podobnych 
artefaktów na poziomie folkloru muzycznego w Polsce i Ukrainie, Białorusi, Sło-
wacji i Czechach. 

Inną koncepcją, która weszła w konfrontację z ideami przekazu kulturowego, 
stała się hybrydyzacja kulturowa, która odzwierciedla zmiany w reprezentacji 
tożsamości narodowej. Arianna Dagnino uznaje, że w granicach globalnej mobil-
ności osobowość twórcza staje się „podróżnikiem”, który wpadając w różne re-
giony „geokulturowe”, zachowuje elastyczną tożsamość 25 . Problem kulturo-
wego przekazu tradycji ludowych z tego względu pozostaje nadal aktualny. 
Współczesne aspiracje globalizacyjne powinny być zatem zrównoważone dąże-
niem jednostki do zachowania własnej tożsamości narodowej przez transmisję 
kulturową i skłonić nas do podjęcia eksploracji na temat przygotowania przy-
szłych nauczycieli w tym względzie, eksponując zasoby folkloru muzycznego. 

Uogólnienie wyników dyskursu naukowego ujawniło istotę transmisji kultu-
rowej, którą traktujemy jako holistyczny proces przekazywania dziedzictwa spo-

                                                           
22  C.S. Bartnik, Historia filozofii. Dzieła, t. 16, Wydawnictwo Archidiecezji Lubelskiej Gaudium, Lu-

blin 2000, s. 107; A.E. Szołtysek, Filozofia wychowania, Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 
1998, s. 215. 

23  U. Kusio, Dialog z Innym wywiedziony z filozofii spotkania, „Edukacja Międzykulturowa” 2020, 
t. 20, nr 1, s. 72–81. 

24  J. Tischner, Inny. Eseje o spotkaniu. Zrozumieć człowieka i jego dramat, Znak, Kraków 2017;  
T. Lewowicki, Problemy tożsamości narodowej – w poszukiwaniu sposobów uogólnionych ujęć 
kwestii poczucia tożsamości i zachowań z tym poczuciem związanych, [w:] Edukacja i tożsamość 
etniczna, red. M. Urlińska, Wyd. UMK, Toruń 1995; Z. Bauman, Razem osobno, tłum. T. Kunz, 
Wydawnictwo Literackie, Kraków 2006. 

25  A. Dagnino, Transcultural Writers and Transcultural Literature in the Age of Global Modernity, 
„Transnational Literature” 2012, t. 4, nr 2, s. 1–14. 



242 Mirosław KISIEL, Halyna NIKOLAI 

łeczno-kulturowego z pokolenia na pokolenie, opartego na inkulturacji i socjali-
zacji jednostek, asymilacji i skutecznej reprodukcji wartości duchowych, tradycji 
kulturowych, uogólnionych idei artystycznych i etnokulturowych przekonań na-
gromadzonych w doświadczeniu społeczno-kulturowym. 

Edukacyjny wymiar transmisji kulturowej 

Edukacyjny wymiar transmisji kultury w swojej istocie odnosi się do procesu 
przekazywania wiedzy, wartości, norm i tradycji z jednej generacji na drugą oraz 
pomiędzy różnymi grupami społecznymi. Głównie odnosi się do procesu naucza-
nia i uczenia się oraz wychowania26. Tworzony mechanizm sprzyja zachowaniu 
cennych przejawów i wytworów kultury, zapewniając im możliwość przetrwania 
oraz rozwijania się i adaptowania do zmieniającego się świata. Omawiany wy-
miar – w naszym ujęciu – obejmuje kilka wzajemnie powiązanych aspektów: 
1. Wiedza i umiejętności, których przekaz dokonuje się różnorodnymi kanałami 

w ramach edukacji formalnej (szkoły, uczelnie) oraz nieformalnej (rodzina, 
społeczności lokalne, media). 

2. Wartości i normy społeczne, doświadczane w procesie edukacyjnym przez 
jednostki i grupy uczące się poprzez obserwację i naśladowanie dorosłych 
oraz rówieśników. 

3. Tradycje i zwyczaje, definiujące tożsamość danej kultury, obecne w procesie 
wychowania. Stanowią one istotny element budowania relacji interperso-
nalnych oraz współtworzenia klimatu grupy, klasy czy placówki oświatowej. 
Obejmują zarówno elementy kultury materialnej, jak i niematerialnej. 

4. Kształtowanie tożsamości indywidualnej i zbiorowej poprzez uczestnictwo  
w praktykach kulturowych. Jednostki uczą się, kim są i jakie miejsce zajmują 
w społeczeństwie. 

5. Adaptacja do zmiany jako współczesny wymiar transmisji kulturowej, rozu-
miana jako zdolność do przystosowywania się do nowych warunków i wy-
zwań. W tym kontekście edukacja staje się przestrzenią rozwijania myślenia 
krytycznego oraz inspiracji do innowacyjnych działań, które wspierają ewo-
lucję kultury. Nie oznacza to jednak zerwania z tradycją – przeciwnie, umoż-
liwia aktualizację wzorców folkloru, zwłaszcza poprzez ich obecność we 
współczesnych formach muzykowania.  
W przypadku kształcenia przyszłych nauczycieli istotne staje się ich przygo-

towanie do pracy z uczniem w aspekcie asymilacji, aktywizacji, stymulowania 
oraz ukierunkowanego zorientowania. Rezultaty podjętego dyskursu terminolo-

                                                           
26  Z. Melosik, T. Szkudlarek, Kultura, tożsamość, edukacja. Migotanie znaczeń, Oficyna Wydawni-

cza Impuls, Kraków 1998. 



 Transmisja kulturowa a folklor muzyczny… 243 

gicznego pozwalają na następujące stwierdzenia: „asymilacja” polega na inte-
gracji różnorodnych społecznie i kulturowo grup społecznych27; „aktywizacja” 
rozumiana będzie jako budowanie postawy wartościującej, kształtującej wła-
ściwe podejście do muzycznej twórczości ludowej28. Natomiast „stymulowanie” 
traktujemy jako ukierunkowane działanie na rzecz nabywania kompetencji me-
todycznych w rzeczonym temacie29. „Ukierunkowane zorientowanie” dotyczyć 
będzie treści kształcenia, które uwzględnia specyfikę muzycznej aktywności po-
znawczej oraz kształtowanie gustów30. Nasze ustalenia wpisują się w zarys aplika-
cyjnego oglądu edukacji kulturowej, zaproponowanego przez Macieja Białousa31. 
W swoim przekazie dotyka on obszarów konserwatywnych (tradycyjnych) i pro-
gresywnych (uwspółcześnionych), a także potrzeb indywidualnych i zbiorowych. 

Poszukując źródeł zaciekawienia i potencjału w kształceniu studentów, od-
wołujemy się także do różnych argumentów, które zostały opisane zarówno  
w polskiej, jak i ukraińskiej literaturze32. Pierwszy wskazuje, że folklor muzyczny, 
który zachowuje czytelny kod kulturowy narodu, odzwierciedla głębokie więzi 
duchowe, historycznomuzyczne, doświadczenia mentalne, światopogląd, trady-
cje artystyczne i wierzeniowość 33. Drugi ukazuje go jako atrakcyjną i wielo-

                                                           
27  T. Paleczny, Procesy asymilacji, transkulturacji i uniwersalizacji kulturowej: przegląd problema-

tyki, „Krakowskie Studia Międzynarodowe” 2017, t. 16, nr 3, s. 63. 
28  J. Schindler, Kulturowe uwarunkowania procesów aktywizacyjnych, Dolnośląskie Wydawnic-

two Edukacyjne, Wrocław 2014.; Ю. Рибак, Україна, держава: музичний фольклор [Елект-
ронний ресурс], Енциклопедія історії України: Україна – Українці, Кн. 1, НАН України. Кн. 
1, НАН України. Інститут історії України, В-во «Наукова думка», Київ 2018, c. 391–400,  
[Y. Rybak, Ukrayina, derzhava: muzychnyy fol’klor [Elektronnyy resurs], Entsyklopediya istoriyi 
Ukrayiny: Ukrayina – Ukrayintsi, Kn. 1, NAN Ukrayiny. Instytut istoriyi Ukrayiny, V-vo Naukova 
dumka, Kyyiv 2018, s. 391–400]; Г. Ніколаї, Музичний фольклор у змісті підготовки вчи-
телів: етнопедагогічний аспект, Педагогічні науки: теорія, історія, інноваційні техно-
логії: наук. Журнал, Сум ДПУ ім. А.С. Макаренка, Суми 2010, 9, nr 7, s. 189–195, [H. Nikolayi, 
Muzychnyy fol’klor u zmisti pidhotovky vchyteliv: etnopedahohichnyy aspekt, Pedahohichni 
nauky: teoriya, istoriya, innovatsiyni tekhnolohiyi: nauk. Zhurnal, Sum DPU im. A.S. Makarenka, 
Sumy 2010, t. 9, nr 7, s. 189–195].  

29  E. Szubertowska, Edukacja a kultura muzyczna młodzieży, Wydawnictwo Akademii Bydgoskiej 
im. Kazimierza Wielkiego, Bydgoszcz 2003, s. 280. 

30  L. Fridman, Rozwój kompetencji gustu w kontekście edukacji muzycznej, „Muzyka, Historia, 
Teoria, Edukacja” 2013, t. 15, nr 3, s. 108–119. 

31  M. Białous, Edukacja kulturowa z perspektywy animatorów i edukatorów kultury w wojewódz-
twie podlaskim, „Pogranicze. Studia Społeczne” 2017, t. 31, s. 145–159. 

32  Zob. G. Dąbrowska, Tańcujże dobrze, WSiP, Warszawa 1991; K. Dadak-Kozicka, Śpiewajże mi 
jako umiesz, WSiP, Warszawa 1992; A. Waluga, Pieśń ludowa fundamentem edukacji muzycznej, 
Akademia Muzyczna im. K. Szymanowskiego, Katowice 2005; В. Верховинець, Весняночка, 
Муз. Україна, Київ 1989, s. 343, [V. Verkhovynets’, Vesnyanochka, Muz. Ukrayina, Kyyiv 1989, 
s. 343. 

33  K. Turek, Folklor muzyczny w procesie edukacji regionalnej, [w:] Integrujące wartości muzyki, 
red. K. Dadak-Kozicka, W. Jankowski, AMFC, UŚ, Warszawa – Cieszyn 2002, s. 125–126; Г. Філі-
пчук, op. cit., [H. Filipchuk, op. cit].  



244 Mirosław KISIEL, Halyna NIKOLAI 

barwną formę wypowiedzi, która tworzy trampolinę do spontanicznych doznań 
estetycznych, manifestacji odczuć, budowania relacji społecznej, a tym samym 
sprzyja kształtowaniu własnej wartości jednostki34. Trzeci dotyka procesu akul-
turacji i inkulturacji, pozwalając folklorowi muzycznemu na obecność jako źródła 
kulturowo-etnicznej samoidentyfikacji 35 . Czwarty obrazuje folklor muzyczny, 
który wtapia się w sferę muzyki artystycznej i popularnej, tworząc interesujące 
asocjacje, wzbudzające zaciekawienie i zainteresowanie młodych odbiorców36. 
Piąty pokazuje folklor muzyczny jako przestrzeń budowania tolerancji, zrozumie-
nia i akceptacji społecznej – preferencji, gustów, poglądów czy wierzeń37. 

Należy zauważyć, że realizacja transmisji kulturowej we współczesnych wa-
runkach społecznych wymaga skutecznego szkolenia profesjonalnej kadry, zdol-
nej do wzbogacenia duchowych i muzycznych potrzeb oraz orientacji względem 
oczekiwań uczniów. Kształcenie przyszłych nauczycieli w zakresie transmisji kul-
turowej z zasobami folkloru muzycznego interpretujemy jako system specjalnej 
organizacji działań edukacyjnych studentów w pedagogicznej instytucji szkolnic-
twa wyższego38. Wspomniany system powinien być oparty na następujących za-
sadach: opanowania wartościowych wytworów muzycznej kultury ludowej, zdo-
bywania erudycji etno- i wielokulturowej, metodycznej kompetencji, wykształ-
cenia artystycznego i muzycznego oraz kreatywności w wykorzystywaniu folk-
loru we własnej działalności zawodowej39. 

                                                           
34  M. Szyndler, Folklor muzyczny jako element wielopłaszczyznowego procesu edukacji muzycznej, 

[w:] Wartości w muzyce. Wartości kształcące i kształtowane u studentów w toku szkoły wyższej, 
t. 2, red. J. Uchyła-Zroski, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2009, s. 59; Г. Софія, 
[H. Sofiya], op. cit.; М. Дмитренко, Українська фольклористика: акценти сьогодення, 
„Слово і час” 2016, nr 1, s. 58–67; [M. Dmytrenko, Ukrayins’ka fol’klorystyka: aktsenty 
s’ohodennya, „Slovo i Chas” 2016, nr 1, s. 58–67]. 

35  S. Żerańska-Kominek, Muzyka w kulturze. Wprowadzenie do etnomuzykologii, Wydawnictwo 
Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 1995, s. 126; О. Івановська, Фольклор як реалізація 
суб'єктності етносу, „Міфологія і Фольклор” 2009, t. 2, nr 1, s. 17–21, [O. Ivanovs’ka, 
Fol’klor yak realizatsiya sub'yektnosti etnosu, „Mifolohiya i Fol’klor” 2009, t. 2, nr 1, s. 17–21]. 

36  W. Gozdew-Kołacińska, Muzyka folkowa – „tradycja na skróty” czy „współczesna muzyka lu-
dowa”? [w:] Raport o stanie tradycyjnej kultury muzycznej, red. W. Gozdew-Kołacińska, Insty-
tut Muzyki i Tańca, Warszawa 2014, s. 48; Л. Федоронько, Виконавська реконструкція об-
рядів як один з методів трансмісії народної музичної традиції, „Молодь і Ринок” 2019, 
t. 177, nr 10, s. 64–69; [L. Fedoron’ko, Vykonavs’ka rekonstruktsiya obryadiv yak odyn  
z metodiv transmisiyi narodnoyi muzychnoyi tradytsiyi, „Molod’ i Rynok” 2019, t. 177, nr 10,  
s. 64–69].  

37  Zob. A. Czekanowska, Kultury tradycyjne wobec współczesności. Muzyka, poezja, taniec, Wy-
dawnictwo Trio, Collegium, Warszawa 2008.  

38  M. Kisiel, H. Nikolai, Muzyka i tanieс w wychowaniu międzykulturowym – polsko-ukraińskie 
sploty, „Chowanna” 2022, t. 58, nr 1, s. 1–17. 

39  Н. Батюк, Л. Степанова, Особливості формування етнокультурної обізнаності майбут-
ніх учителів музичного мистецтва, „Інноваційна Педагогіка” 2023, t. 58, nr 1, s. 36–39, 
[N. Batyuk, L. Stepanova, Osoblyvosti formuvannya etnokul’turnoyi obiznanosti maybutnikh 



 Transmisja kulturowa a folklor muzyczny… 245 

Uogólniając wyniki naszych teoretycznych poszukiwań, możemy powiedzieć, 
że przekaz kulturowy w kształceniu przyszłych nauczycieli może i powinien być 
wspierany takimi zasadami, jak: świadomość oryginalności i wartości duchowej 
tradycyjnej kultury muzycznej własnego narodu; tolerancja etniczno-kulturowa 
i uznanie wartości kultury i sztuki różnych grup etnicznych; zdolność do świado-
mej samoidentyfikacji kulturowo-etnicznej w procesie opanowania folkloru mu-
zycznego; zrozumienie uniwersalności kultury cywilizacyjnej i unikalności sztuki 
własnego narodu w wymiarze historyczno-stylistycznym; intencjonalne podej-
ście do tradycji muzyczno-etnicznych oraz ich implementacja do życia codzien-
nego współczesnego społeczeństwa oraz aktywizacja poczucia odpowiedzialno-
ści za pielęgnowanie tradycji muzycznych własnego narodu. 

Ważnym czynnikiem rozwoju zawodowego przyszłych nauczycieli jest specy-
ficzny związek między naturą ludzkiej duchowości a folklorem narodowym. Po-
trzeba zwiększenia udziału folkloru muzycznego jako etnopedagogicznego 
środka kształcenia uczniów w treściach przekazywanych przyszłym nauczycie-
lom uczącym muzyki40 wynika z faktu, że to właśnie folklor immanentnie kształ-
tuje światopogląd dzieci i młodzieży, przez co sprzyja przyswajaniu etnicznych 
stereotypów zachowania, co jest głównym mechanizmem stabilności i ciągłości 
kultury. W sztuce ludowej rozwinęły się podstawowe elementy kultury ducho-
wej ludu, które powinny być przedmiotem transmisji w szkole i edukacji nauczy-
cieli. W obecnych czasach, w dobie globalizacji i hegemonizacji kultury, idea 
transmisji kultury może być postrzegana jako swoisty powrót do okresu, w któ-
rym jasno było widoczne to, co dobre, a co złe, co pożądane, a co zbędne, co 
piękne, a co brzydkie41. Z pewnością taki dualistyczny odwrót nie będzie w pełni 
możliwy, ale zaprezentowany pogląd w pewien sposób pozwoli na złagodzenie ne-
gatywnych skutków płynnej ponowoczesności i zarysuje nadzieję na powrót  
(w zmienionych już warunkach) do uznanych wartości. Wszystko dzięki świadomie 
podjętym działaniom w obszarze przygotowania przyszłych nauczycieli, spraw-
nych i sprawczych do transmisji kulturowej przez zasoby folkloru muzycznego. 

                                                           
maybutnikh uchyteliv muzychnoho mystetstva, „Innovatsiyna Pedahohika” 2023, t. 58, nr 1,  
s. 36–39]; Г. Ніколаї, [H. Nikolayi], op. cit., s. 189–195. 

40  H. Danel-Bobrzyk, Folklor w edukacji muzycznej dzieci i młodzieży, [w:] Folklor i folkloryzm  

w edukacji i wychowaniu, red. H. Danel-Bobrzyk, J. Uchyła-Zroski, Wydawnictwo Uniwersytetu 

Śląskiego, Katowice 2003, s. 11. 
41  A. Korzeniecka-Bondar, Mity związane z transmisją kultury dokonywaną przez nauczyciela, [w:] 

Międzygeneracyjna transmisja dziedzictwa kulturowego. Społeczno-kulturowe wymiary prze-

kazu, red. J. Nikitorowicz, J. Halicki, J. Muszyńska, Wydawnictwo Uniwersyteckie Trans Humana, 

Białystok 2003, s. 280. 
 
 
 
 



246 Mirosław KISIEL, Halyna NIKOLAI 

Rekomendacje i wnioski 

Podjęty przez nas dyskurs na temat miejsca i roli folkloru muzycznego  
w przygotowaniu przyszłych nauczycieli do transmisji kulturowej przyjął swoistą 
formę wypowiedzi. Na podstawie przytoczonej analizy konkludujemy, że współ-
czesne czasy dekadenckiego postmodernizmu rysują potrzebę zmiany. Będą one 
wymagały posiłkowania się koncepcją transmisji kulturowej, która w praktyce 
korzysta z folkloru muzycznego. Ten ostatni wydaje się dla nas ostoją stereoty-
powego – czyli jednoznacznie uporządkowanego – świata, gdzie wiadomo, co 
jest dobre, a co złe. Zrozumienie istoty zależności między globalizacją a tradycją 
lokalną poprzez umiejętne łączenie tradycji z nowoczesnością, realizowane  
w procesie transmisji kulturowej poprzez zasoby folkloru muzycznego, ułatwi 
kulturom lokalnym ich prawidłowy rozwój i egzystencję w ogólnodostępnej rze-
czywistości. 

Zaprezentowany obraz folkloru muzycznego w transmisji kulturowej skłania 
nas do rekomendowania rozwiązań w kształceniu przyszłych nauczycieli. Istot-
nym wymiarem w tym zakresie będzie współpraca badaczy zainteresowanych 
ośrodków akademickich. Nieodzowna stanie się także wymiana doświadczeń ar-
tystycznych, realizowanych w formie audycji muzycznych, koncertów i prezen-
tacji multimedialnych. Prowadzone w ramach seminarium magisterskiego do-
ciekania dotykałyby takiej problematyki, jak: etnografia edukacyjna instytucji, 
działalność zespołów folklorystycznych, konstrukcja międzyprzedmiotowej 
ścieżki edukacji regionalnej, projektowanie muzycznych opracowań folklory-
stycznych i folkowych oraz gromadzenie opinii na temat odczuć, wiedzy, prefe-
rencji i świadomości wartości kultury tradycyjnej w życiu codziennym. Przekazy-
wanie ludowej tradycji muzycznej jako dziedzictwa kulturowego z pokolenia na 
pokolenie, jako naturalnego prawa sukcesji, może odbywać się również podczas 
rekonstrukcji rytuałów. W transmisji obrzędowych, muzycznych tradycji rekon-
strukcja „ma zdolność przyczyniania się do przywrócenia elementów kultury 
lokalnej, nie tylko muzycznych, ale także mentalnych i etnograficznych, odży-
wiając i uzupełniając kulturę narodową”42. Niezaprzeczalną wartość w pracy  
z młodzieżą akademicką przyniosłyby rozmowy, dyskusje i konfrontacje mię-
dzyuczelniane, prowadzone w dialogu kulturowym. Wskazane obszary warto 
podejmować, włączając do współpracy szerszą rzeszę kształcących się przy-
szłych nauczycieli.  

                                                           
42  Л. Федоронько, Виконавська реконструкція обрядів як один з методів трансмісії народ-

ної музичної традиції, [w:] Проблеми кобзарознавства та етноінструментології, t. 2, 
red. М. Хай, Національна Академія Наук України, Київ – Ірпінь 2022, s. 201–212;  
[L. Fedoron’ko, Vykonavs’ka rekonstruktsiya obryadiv yak odyn z metodiv transmisiyi narodnoyi 
muzychnoyi tradytsiyi, [w:] Problemy kobzaroznavstva ta etnoinstrumentolohiï, t. 2, red.  
M. Khay, Natsional’na Akademiya Nauk Ukraïny, Kyïv – Irpin’, s. 201–212]. 



 Transmisja kulturowa a folklor muzyczny… 247 

Przeprowadzone badania teoretyczne pozwoliły na sformułowanie następu-
jących wniosków: 
1. Prowadzony dyskurs naukowy, oparty na analizie literatury oraz doświad-

czeniach polskich i ukraińskich ośrodków akademickich, ukazał istotę bada-
nego problemu oraz jego znaczenie w procesie kształcenia przyszłych nau-
czycieli. 

2. Folklor muzyczny zajmuje ważne miejsce zarówno w kulturze, jak i w eduka-
cji. Polska i Ukraina mogą poszczycić się bogactwem zjawisk kulturotwór-
czych, opartych na wartościowym przekazie folklorystycznym. 

3. Transmisja kulturowa jawi się jako holistyczny proces przekazywania dzie-
dzictwa społeczno-kulturowego z pokolenia na pokolenie, oparty na skutecz-
nej reprodukcji wartości duchowych i tradycji kulturowych. 

4. Współczesne realia postmodernistycznej dekadencji wskazują na potrzebę 
zmiany, która może być wspierana poprzez świadome wykorzystanie kon-
cepcji transmisji kulturowej – w szczególności opartej na zasobach folkloru 
muzycznego. 

5. Proces przygotowania przyszłych nauczycieli warto wzbogacić o refleksję 
nad rozwijaniem kompetencji rekonstrukcyjnych w zakresie muzycznych tra-
dycji folklorystycznych. 
Podjęta refleksja nad kształceniem przyszłych nauczycieli i przygotowaniem 

ich do roli uczestników i inicjatorów transmisji kulturowej z wykorzystaniem za-
sobów folkloru muzycznego wydaje się istotna zarówno w kontekście działań 
aplikacyjnych, jak i dalszych eksploracji naukowych. Na podstawie przeprowa-
dzonych analiz teoretycznych rozpoczęliśmy również badania empiryczne, które 
przynoszą interesujące wyniki, warte upowszechnienia wśród pedagogów mu-
zyki zaangażowanych w proces przygotowania przyszłych nauczycieli. 

Bibliografia 

Opracowania 

Babiński Grzegorz, Pogranicze polsko-ukraińskie. Etniczność, zróżnicowanie reli-
gijne, Wydawnictwo „Nomos”, Kraków 1997. 

Bartnik Czesław S., Historia filozofii. Dzieła, t. 16, Wydawnictwo Archidiecezji Lu-
belskiej Gaudium, Lublin 2000. 

Bauman Zygmunt, Płynna ponowoczesność, tłum. T. Kunz, Wydawnictwo Lite-
rackie, Kraków 2006. 

Bauman Zygmunt, Razem osobno, tłum. T. Kunz, Wydawnictwo Literackie, Kra-
ków 2006. 

Beksiak Antoni, Ludowa bez wiochy, [w:] Polska – kraj folkloru? red. J. Kordjak, 
Zachęta – Narodowa Galeria Sztuki, Warszawa 2020, s. 48–52. 



248 Mirosław KISIEL, Halyna NIKOLAI 

Bielecka-Prus Joanna, Transmisja kultury w rodzinie i w szkole. Teoria Basila 
Bernsteina, Wydawnictwo Naukowe PWN, Warszawa 2010.  

Bobrowska Jadwiga, Polski folklor muzyczny: wybrane zagadnienia dla studen-
tów uczelni muzycznych, Wydawnictwo Akademii Muzycznej im. K. Szyma-
nowskiego, Katowice 1989. 

Buber Martin, Ja i Ty. Wybór pism filozoficznych, przekł. Jan Doktór, PAX, War-
szawa 1992.  

Czekanowska Anna, Kultury tradycyjne wobec współczesności. Muzyka, poezja, 
taniec, Wydawnictwo Trio, Collegium Civitas, Warszawa 2008. 

Dadak-Kozicka Katarzyna, Śpiewajże mi, jako umiesz, WSiP, Warszawa 1992. 
Dahlig Piotr, Muzyka ludowa we współczesnym społeczeństwie, WSiP, Warszawa 

1987. 
Danel Renata, Folklor w polskiej muzyce popularnej, [w:] Folklor – edukacja, 

sztuka, terapia, red. M. Knapik, A. Łobos, Wyższa Szkoła Administracji, Biel-
sko-Biała 2009, s. 91–84. 

Danel-Bobrzyk Helena, Folklor w edukacji muzycznej dzieci i młodzieży, [w:] Folk-
lor i folkloryzm w edukacji i wychowaniu red. H. Danel-Bobrzyk, J. Uchyła- 
-Zroski, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2003, s. 11–17. 

Dąbrowska Grażyna, Tańcujże dobrze, WSiP, Warszawa 1991. 
Dyczewski Leon, Trwałość i zmienność kultury polskiej, Akademia Społeczna, 

Wojewódzki Dom Kultury, Lublin, 2002. 
Gajda Janusz, Antropologia kulturowa. Wprowadzenie do wiedzy o kulturze, Ofi-

cyna Wydawnicza „Impuls”, Kraków 2009. 
Mathews Gordon, Supermarket kultury. Kultura globalna a tożsamość jednostki, 

tłum. E. Klekot, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 2005. 
Gozdew-Kołacińska Weronika, Muzyka folkowa – „tradycja na skróty” czy 

„współczesna muzyka ludowa”? [w:] Raport o stanie tradycyjnej kultury mu-
zycznej, red. W. Gozdew-Kołacińska, Instytut Muzyki i Tańca, Warszawa 
2014, s. 48–53. 

Ja – Inny. Wokół Bachtina. Antologia, t. 2, red. D. Ulicka, Universitas, Kraków 
2009. 

Tischner Józef, Inny. Eseje o spotkaniu. Zrozumieć człowieka i jego dramat, Znak, 
Kraków 2017. 

Kapralska Łucja, Pluralizm kulturowy i etniczna odrębność regionalna Kresów po-
łudniowo-wschodnich w latach 1918–1939, Wydawnictwo „Nomos”, Kra-
ków 2000. 

Kisiel Mirosław, Cultivation of regional traditions by members of child folklore 
song and dance ensembles, [w:] Cultivating and Forming Regional Traditions 
by the Visegrad Group Teachers, red. B. Pituła, A. Waligóra-Huk, Prace Nau-
kowe Uniwersytetu Śląskiego w Katowicach, Katowice 2015, s. 199–208. 



 Transmisja kulturowa a folklor muzyczny… 249 

Konaszkiewicz Zofia, Konieczne obszary refleksji współczesnego pedagoga mu-
zyka, [w:] Nowe obszary i drogi rozwoju edukacji muzycznej w Polsce, red.  
A. Białkowski, Instytut Muzyki i Tańca, Warszawa 2012, s. 107–125. 

Korzeniecka-Bondar Alicja, Mity związane z transmisją kultury dokonywaną 
przez nauczyciela, [w:] Międzygeneracyjna transmisja dziedzictwa kulturo-
wego. Społeczno-kulturowe wymiary przekazu, red. J. Nikitorowicz, J. Halicki, 
J. Muszyńska, Wydawnictwo Uniwersyteckie Trans Humana, Białystok 2003, 
s. 276–283.  

Lewowicki Tadeusz, Problemy tożsamości narodowej – w poszukiwaniu sposo-
bów uogólnionych ujęć kwestii poczucia tożsamości i zachowań z tym poczu-
ciem związanych, [w:] Edukacja i tożsamość etniczna, red. M. Urlińska,  
Wyd. UMK, Toruń 1995, s. 51–63. 

Melosik Zbigniew, Szkudlarek Tadeusz, Kultura, tożsamość, edukacja. Migotanie 
znaczeń, Oficyna Wydawnicza Impuls, Kraków 1998. 

Mead Margaret, Kultura i tożsamość. Studium dyskursu międzypokoleniowego, 
tłum. J. Hołówka, Państwowe Wydawnictwo Naukowe, Warszawa 1978. 

Nikitorowicz Jerzy, Edukacja międzykulturowa w perspektywie paradygmatu 
współistnienia kultur, Wydawnictwo Uniwersytetu w Białymstoku, Białystok 
2020. 

Schindler Jacek, Kulturowe uwarunkowania procesów aktywizacyjnych, Dolno-
śląskie Wydawnictwo Edukacyjne, Wrocław 2014. 

Sobieska Jadwiga, Polski folklor muzyczny, wyd. 3 rozszerzone, red. P. Dahlig, 
CEA, Warszawa 2006. 

Szołtysek Adolf E., Filozofia wychowania, Wydawnictwo Adam Marszałek, Toruń 
1998. 

Szubertowska Elżbieta, Edukacja a kultura muzyczna młodzieży, Wydawnictwo 
Uczelniane Akademii Bydgoskiej, Bydgoszcz 2003. 

Szyndler Magdalena, Folklor muzyczny jako element wielopłaszczyznowego pro-
cesu edukacji muzycznej, [w:] Wartości w muzyce. Wartości kształcące  
i kształtowane u studentów w toku szkoły wyższej, t. 2, red. J. Uchyła-Zroski, 
Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2009, s. 57–64. 

Turek Krystyna, Folklor muzyczny w procesie edukacji regionalnej, [w:] Integru-
jące wartości muzyki, red. K. Dadak-Kozicka, W. Jankowski, AMFC, UŚ, War-
szawa – Cieszyn 2002, s. 125–135. 

Waluga Anna, Pieśń ludowa fundamentem edukacji muzycznej, Akademia Mu-
zyczna im. K. Szymanowskiego, Katowice 2005.  

Welsch Wolfgang, Transculturality – the Puzzling Form of Cultures Today, [w:] 
Spaces of Culture: City, Nation, World, red. M. Featherstone, S. Lach, Sage, 
London 1999, s. 194–213.  

Woźniak Jolanta, Polski folklor muzyczny, Akademia Muzyczna im. S. Moniuszki 
w Gdańsku, Gdańsk 1995. 



250 Mirosław KISIEL, Halyna NIKOLAI 

Żerańska-Kominek Sławomira, Muzyka w kulturze. Wprowadzenie do etnomuzy-
kologii, Wydawnictwo Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 1995. 

Батюк Наталія, Особливості формування художньо-світоглядної компете-
нтності студентів-хореографів засобами українського фольклору, 
Наукові записки Ніжинського державного університету ім. Миколи  
Гоголя, Психолого-педагогічні науки, 2015, t. 1, s. 115–118; źródło: 
http://nbuv.gov.ua/UJRN/Nzspp_2015_1_26]; 

[Batyuk Nataliya, Osoblyvosti formuvannya khudozhn’o-svitohlyadnoyi 
kompetentnosti studentiv-khoreohrafiv zasobami ukrayins’kohofol’kloru, 
Naukovi zapysky Nizhyns’koho derzhavnoho universytetu im. Mykoly 
Hoholya, Psykholoho-pedahohichni nauky, 2015, t. 1, s. 115–118].  

Верховинець Василь, Весняночка, Музична Україна, Київ 1989; 
[Verkhovynets’ Vasyl’, Vesnyanochka, Muzychna Ukrayina, Kyyiv 1989]. 
Верховинець Василь, Теорія українського народного танцю, Музична Укра-

їна, Київ 2008; 
[Verkhovynets’ Vasyl’, Teoriya ukrayins’koho narodnoho tantsyu, Muzychna 

Ukrayina, Kyyiv 2008].  
Грица Софія, Трансмісія фольклорної традиції: Етномузикологічні роз-

відки, Астон, Київ –Тернопіль 2002; 
[Hrytsa Sofiya, Transmisiya fol’klornoyi tradytsiyi: Etnomuzykolohichni rozvidky, 

Aston, Kyyiv – Ternopil’ 2002]. 
Кіндер Карина, Танцювальне мистецтво Волині: динаміка традицій і но-

вацій, Scientific monograph „Science, technology and innovation the expe-
rience of European countres and prospects for Ukraine”, Baltija Publishing, 
Riga 2021, s. 335–362; 

[Kinder Karyna, Tantsyuval’ne mystetstvo Volyni: dynamika tradytsiy i novatsiy, 
Scientific monograph „Science, technology and innovation the experience of 
European countres and prospects for Ukraine”, Baltija Publishing, Riga 2021, 
s. 335–362]. 

Клименко Ірина. Обрядові мелодії українців у контексті слов’яно-балтсь-
кого ранньотрадиційного меломасиву: типологія і географія – Моног-
рафія, НМАУ ім. П.І. Чайковського, Київ 2020; 

[Klymenko Iryna, Obryadovi melodiyi ukrayintsiv u konteksti slov”yano-
balts’koho rann’otradytsiynoho melomasyvu: typolohiya i heohrafiya – 
Monohrafiya, NMAU im. P.I. Chaykovs’koho, Kyyiv 2020]. 

Луканюк Богдан, Ритмічна варіаційність у пісенному фольклорі: Теоре-
тико-методологічне дослідження, ЛНМА ім. М.В. Лисенка, Львів 2016; 

[Lukanyuk Bohdan, Rytmichna variatsiynist’ u pisennomu fol’klori: Teoretyko-
metodolohichne doslidzhennya, LNMA im. M.V. Lysenka, Lviv 2016]. 

Обрядові пісні Слобожанщини (Сумський регіон) Фольклорні записи та упо-
рядкування Валентина В. Дубравіна, Університетська книга, Суми 2005; 

http://nbuv.gov.ua/UJRN/Nzspp_2015_1_26


 Transmisja kulturowa a folklor muzyczny… 251 

[Obryadovi pisni Slobozhanshchyny (Sums’kyy rehion) Fol’klorni zapysy ta 
uporyadkuvannya Valentyna V. Dubravina, Universytets’ka knyha, Sumy 
2005]. 

Рибак Юрій, Україна, держава: музичний фольклор [Електронний ресурс], 
Енциклопедія історії України: Україна – Українці, Кн. 1, НАН України. Ін-
ститут історії України, В-во Наукова думка, Київ 2018, s. 391–400; 

[Rybak Yuriy, Ukrayina, derzhava: muzychnyy fol’klor [Elektronnyy resurs], 
Entsyklopediya istoriyi Ukrayiny: Ukrayina – Ukrayintsi, Kn. 1, NAN Ukrayiny. 
Instytut istoriyi Ukrayiny, V-vo Naukova dumka, Kyyiv 2018, s. 391–400].  

Федоронько Лідія, Виконавська реконструкція обрядів як один з методів 
трансмісії народної музичної традиції, [w:] Проблеми кобзарознавс-
тва та етноінструментології, t. 2, red. М. Хай, Національна Академія 
Наук України, Київ–Ірпінь 2022, s. 201–212; 

[Fedoron’ko Lidiya, Vykonavs’ka rekonstruktsiya obryadiv yak odyn z metodiv 
transmisiyi narodnoyi muzychnoyi tradytsiyi, [w:] Problemy kobzaroznavstva 
ta etnoinstrumentolohiï, t. 2, red. M. Khay, Natsional’na Akademiya Nauk 
Ukraïny, Kyïv – Irpin’, s. 201–212]. 

Філіпчук Георгій, Національна ідентичність: культурно-освітній вимір, 
Друк Арт, Чернівці 2016; 

[Filipchuk Heorhiy, Natsional’na identychnist’: kul’turno-osvitniy vymir, Druk Art, 
Chernivtsi 2016]. 

Шип Сергій, Теорія художніх стилів: Монографія, ФОП Цьома С.П., Суми 
2023;  

[Shyp Serhiy, Teoriya khudozhnikh styliv: Monohrafiya, FOP Ts’oma S.P., Sumy 
2023]. 

Artykuły 

Białous Maciej, Edukacja kulturowa z perspektywy animatorów i edukatorów 
kultury w województwie Podlaskim, „Pogranicze. Studia Społeczne” 2017,  
t. 31, s. 145–159, [DOI: https://doi.org/10.15290/pss.2017.31.08]. 

Burczyk Irena, Tradycyjny folklor a folkloryzm, „Nauczyciel i Szkoła” 2011, t. 2 
(50), s. 47–53. 

Dagnino Arianna, Transcultural Writers and Transcultural Literature in the Age 
of Global Modernity, „Transnational Literature” 2012, t. 4, nr 2, s. 1–14.  

Fridman Libor, Rozwój kompetencji gustu w kontekście edukacji muzycznej, 
„Muzyka, Historia, Teoria, Edukacja” 2013, t. 15, nr 3, s. 108–119, [źródło: 
http://repozytorium.ukw.edu.pl/handle/item/1425]. 

Kisiel Mirosław, Nikolai Halyna, Muzyka i taniec w wychowaniu międzykulturo-
wym – polsko-ukraińskie sploty, „Chowanna” 2022, t. 58, nr 1, s. 1–17, [DOI: 
http://dx.doi.org/10.31261/CHOWANNA.2022.58.04]. 

about:blank
about:blank
about:blank
https://doi.org/10.15290/pss.2017.31.08
http://repozytorium.ukw.edu.pl/handle/item/1425
http://dx.doi.org/10.31261/CHOWANNA.2022.58.04


252 Mirosław KISIEL, Halyna NIKOLAI 

Kłoskowska Antonina, Kultury narodowe wobec globalizacji a tożsamość jed-
nostki, „Kultura i Społeczeństwo” 2002, nr 2, s. 155–173. 

Kranz-Szurek Monika, Kultura lokalna a globalizacja kulturowa – próba oceny 
zjawiska, „Roczniki Nauk Społecznych” 2012, t. 4, (40), nr 2, s. 11–35. 

Kusio Urszula, Dialog z Innym wywiedziony z filozofii spotkania, „Edukacja Mię-
dzykulturowa” 2020, t. 20, nr 1, s. 72–81, [DOI: http://dx.doi.org/10.15804/ 
em.2020.01.03]. 

Paleczny Tadeusz, Procesy asymilacji, transkulturacji i uniwersalizacji kulturo-
wej: przegląd problematyki, „Krakowskie Studia Międzynarodowe” 2017,  
t. 16, nr 3, s. 63–81. 

Przerembski Zbigniew J., Muzyka ludowa a muzyczna tradycja kulturowa Polski, 
„Twórczość Ludowa” 2021, t. 36, nr 1–2, s. 1–5. 

Przychodzińska Maria, Edukacyjne aspekty wielości zjawisk współczesnej kultury 
muzycznej (2), „Wychowanie Muzyczne” 2016, nr 1, s. 4–13. 

Przychodzińska Maria, Edukacyjne aspekty wielości zjawisk współczesnej kultury 
muzycznej (7), „Wychowanie Muzyczne” 2017, nr 3, s. 4–5. 

Батюк Наталія, Степанова Людмила, Особливості формування етнокуль-
турної обізнаності майбутніх учителів музичного мистецтва, „Інно-
ваційна Педагогіка” 2023, t. 58 (1), s. 36–39, [źródło: http://nbuv.gov.ua/ 
UJRN/innped_2023_58%281%29__8] [stan z 24.06.2024]; 

[Batyuk Nataliya, Stepanova Lyudmyla, Osoblyvosti formuvannya 
etnokul’turnoyi obiznanosti maybutnikh maybutnikh uchyteliv muzychnoho 
mystetstva, „Innovatsiyna Pedahohika” 2023, t. 58 (1), s. 36–39], [źródło: 
http://nbuv.gov.ua/UJRN/innped_2023_58%281%29__8] [stan z 24.06.2024].  

Дмитренко Миколі, Українська фольклористика: акценти сьогодення, 
„Слово і Час” 2016, nr 1, s. 58–67, [źródło: http://nbuv.gov.ua/UJRN/ 
sich_2016_1_9] [stan z 3.07.2024]; 

[Dmytrenko Mykoli, Ukrayins’ka fol’klorystyka: aktsenty s’ohodennya, 
„Slovo i Chas” 2016, nr 1, s. 58–67], [źródło: http://nbuv.gov.ua/UJRN/ 
sich_2016_1_9] [stan z 3.07.2024].  

Довгалюк Ірина, Добрянська Ліна, Етномузикологія України на зламі ХХ–
ХХІ століть (1991–2022), „Проблеми Етномузикології” 2022, t. 17, s. 5–
15, [DOI: http://dx.doi.org/10.31318/2522-4212.2022.17.270892]; 

[Dovhalyuk Iryna, Dobryans’ka Lina, Etnomuzykolohiya Ukrayiny na zlami XX–
XXI stolit’ (1991–2022), „Problemy Etnomuzykolohiyi” 2022, t. 17, s. 5–15], 
[DOI: http://dx.doi.org/10.31318/2522-4212.2022.17.270892]. 

Івановська Олена, Фольклор як реалізація суб'єктності етносу, „Міфологія 
і Фольклор” 2009, t. 2, nr 1, s. 17–21; 

[Ivanovs’ka Olena, Fol’klor yak realizatsiya sub'yektnosti etnosu, „Mifolohiya  
i Fol’klor” 2009, t. 2, nr 1, s. 17–21]. 

http://dx.doi.org/10.15804/em.2020.01.03
http://dx.doi.org/10.15804/em.2020.01.03
http://nbuv.gov.ua/UJRN/innped_2023_58%281%29__8
http://nbuv.gov.ua/UJRN/innped_2023_58%281%29__8
http://nbuv.gov.ua/UJRN/innped_2023_58%281%29__8
http://nbuv.gov.ua/UJRN/sich_2016_1_9
http://nbuv.gov.ua/UJRN/sich_2016_1_9
http://nbuv.gov.ua/UJRN/sich_2016_1_9
http://nbuv.gov.ua/UJRN/sich_2016_1_9
http://dx.doi.org/10.31318/2522-4212.2022.17.270892
http://dx.doi.org/10.31318/2522-4212.2022.17.270892


 Transmisja kulturowa a folklor muzyczny… 253 

Ніколаї Галина, Музичний фольклор у змісті підготовки вчителів: етно-
педагогічний аспект, „Педагогічні науки: теорія, історія, інноваційні те-
хнології: наук”. Журнал, Суми: Сум ДПУ ім. А.С. Макаренка, 2010, t. 9,  
nr 7, s. 189–195, [źródło: https://repository.sspu.edu.ua/handle/123456789/ 
5361] [stan z 10.07.2024]; 

[Nikolayi Halyna, Muzychnyy fol’klor u zmisti pidhotovky vchyteliv: etnopedahohichnyy 
aspekt, „Pedahohichni nauky: teoriya, istoriya, innovatsiyni tekhnolohiyi: 
nauk”. Zhurnal, Sumy: Sum DPU im. A.S. Makarenka, 2010, t. 9, nr 7, s. 189–
195, [źródło: https://repository.sspu.edu.ua/handle/123456789/5361] [stan 
z 10.07.2024].  

Чорна Кpистіна, Культурна антропологія та антропологічний театр: 
взаємодія дослідницьких полів, „Питання Культурології” 2023, nr 42,  
s. 316–327, [DOI: https://doi.org/10.31866/2410-1311.42.2023.293805];  

[Chorna Kpystina, Kul'turna antropologіya ta antropologіchniy teatr: 
vzaєmodіya doslіdnits'kikh polіv, „Pitannya Kul'turologії” 2023, nr 42, s. 316–
327, [DOI: https://doi.org/10.31866/2410-1311.42.2023.293805]].  

Źródła internetowe 

ДахаБраха офіційний сайт, źródło: https://www.dakhabrakha.com.ua [stan  
z 10.07.2024];  

[Dakhabrakha ofitsiynyy sayt, źródło: https://www.dakhabrakha.com.ua [stan  
z 10.07.2024]. 

Cultural Transmission and Musical Folklore in the Education of 
Future Teachers: The Polish–Ukrainian Context 

Abstract 

The work shows the place and role of musical folklore in preparing future teachers for cultural 
transmission. In the undertaken discourse, the potential of Polish and Ukrainian musical folklore 
was described, the phenomenon of cultural transmission was also presented, with an emphasis 
on the educational dimension. The theoretical considerations initiated were based on literature 
studies and the thoughts and academic experiences of researchers from Poland and Ukraine. The 
work indicates solutions regarding research and application activities carried out for future teachers. 

Keywords: musical folklore, cultural transmission, preparation of future teachers, Poland, 
Ukraine. 

https://repository.sspu.edu.ua/handle/123456789/5361
https://repository.sspu.edu.ua/handle/123456789/5361
https://repository.sspu.edu.ua/handle/123456789/5361
https://doi.org/10.31866/2410-1311.42.2023.293805
https://doi.org/10.31866/2410-1311.42.2023.293805
https://www.dakhabrakha.com.ua/
https://www.dakhabrakha.com.ua/

	Artykuły naukowe Research articles
	Mirosław KISIEL
	Halyna NIKOLAI
	Transmisja kulturowa a folklor muzyczny  w kształceniu przyszłych nauczycieli.  Kontekst polsko-ukraiński
	Streszczenie
	Wprowadzenie
	Metodologia badań
	Potencjał folkloru muzycznego Polski i Ukrainy
	Transmisja kulturowa w dyskursie naukowym
	Edukacyjny wymiar transmisji kulturowej
	Rekomendacje i wnioski
	Bibliografia
	Opracowania
	Artykuły
	Źródła internetowe

	Cultural Transmission and Musical Folklore in the Education of Future Teachers: The Polish–Ukrainian Context
	Abstract





